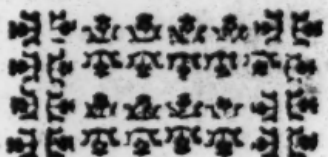
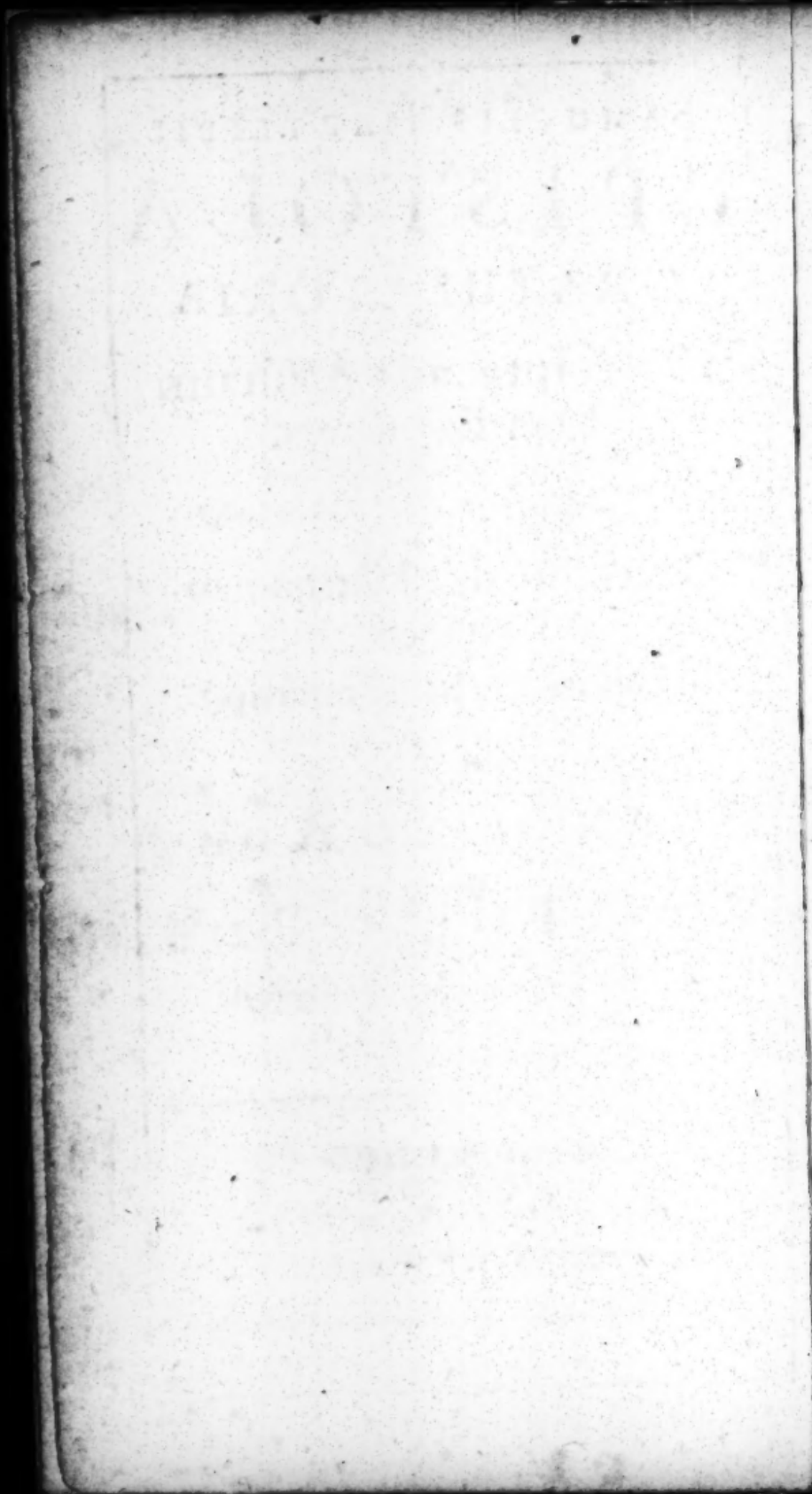


SAMUELIS HARTLIBII  
EPISTOLA  
GRATULATORIA  
Perscripta ad Amicum  
suum singularem.  
*Interpretem Germanicum*  
Tractatūs de Matrimonio  
Mystico  
Idiomate Anglicano conscripti

A  
FRANCISCO ROUS,  
Viro de Religionē Patriā  
Eruditione, ac Peregrinis  
præclaramē merito.







Samuelis Hartlibij

# EPISTOLA

*Gratulatoria.*



UANDÓ sum-  
sistī Tibi Vir  
Eximie, pensū  
istud transfe-  
rendi Matri-  
monium Mysticum Autho-  
ris Viri perquām Illustris;  
fateor hoc me ita affecisse,  
ut non possim non agere  
Tibi gratias pro laudabili  
Tuo conatu, & navatā fi-

A 2 deliter

deliter operâ. Sive enim materiam aut Circumstan-  
tias Operis, sive oportuni-  
tatem instituti Tui specto,  
facilè mihi suppetit argu-  
mentum, utrumq; si opus  
sit, largiter sanè, nec ultrà  
tamen, quām res ipsa me-  
retur, commendandi. Sed  
enim brevitati studebo, &  
summa tantūm rerum capi-  
tatangam, quæ cùm ad ani-  
mi mei oblectationem, tūm  
verò ad laboris Tui, quem  
publicando huic Tractatui  
impendis, commendatio-  
nem pertinere videntur.

Quod igitur materiam  
concernit, & Scopum Au-  
thoris, vix invenio quic-  
quām, quod subijciam ocu-  
lis meis contemplatione  
dignius, aut verâ consola-  
tione

tione plenius. Etenim My-  
sticum Ecclesiæ cùm Chri-  
sto Matrimonium, est mag-  
num illud gaudium omni-  
um Sanctorum in Apoca-  
lypsī, quod proximè sequi-  
tur destructionem Babylo-  
nis, tanquam effectus do-  
minationis ejus, & comple-  
mentum Beatitudinis San-  
ctorum. Si spectemus *Apoc.* 19. cap. à v. 1. ad 7.

Omnes Sancti exultant  
ob destructionem Babylo-  
nis, cuius mentio fit Capite  
præcedenti, ubi Mundus la-  
mentatus fuerat ; & lucta-  
tæ tantæ & exultationis  
illorum causa est primò  
quidem, quòd vero & justò  
*Judicio damnaverit Mer-  
tricem illam magnam,* v. 2.  
Secundo, quòd ipse (*nimi-*

*A 3 rùm*

*rūm Dominus Deus Omnipotens ) inierit regnum, v.*  
 6. Tūm si consideremus  
 id quod sequitur à v. 7.  
 usq; ad 11. patebit, quòd  
 consequens hujus Regimi-  
 nis, Potestatis, ac Politiae,  
 sint Nuptiae agni, ubi San-  
 eti se mutuò exhortantur ad  
 gandendum & exultandum,  
 & dandum gloriam Illi, qui  
 regnat, v. 7, 8. & quòd  
 Beatitudo Sanctorum in  
 Terris perfecta futura non  
 sit, donec vocentur ad Cæ-  
 nam Nuptiarum Agni, con-  
 firmatur validâ asseverati-  
 one Angeli v. 9. & con-  
 sternatione ac ingenti ad-  
 miratione Prophetæ Ioh-  
 annis præ gaudio, quo ra-  
 piebatur ad apprehensio-  
 nem gloriose hujus Visio-  
 nis,

nis, v. 10. **Mysticum** hoc  
**Matrimonium** non solum  
 est magnum illud gaudium  
**Sanctorum**, & complemen-  
 tum Beatitudinis ipsorum,  
 sed ipsius Christi gaudium  
 in Sanctis suis, & perfectio  
 ac complementum gloriæ  
 ejus dici quodammodo po-  
 test. Nuptias has esse gau-  
 dium Christi in Sanctis su-  
 is, patet ex Naturâ rei, quia  
 Nuptiæ sunt jus quoddam  
 fruendi re amata, necnon  
 actualis introitus ad illam  
 fruitionem, dum expletur  
 desiderium amoris, quo  
 nullum in Naturâ datur  
 gaudium intimius, juxta ac  
 vehementius. Atq; si cre-  
 dimus Christum semper es-  
 se verum Maritum Ecclesiæ  
 suæ, & ab actuali & plenâ

possessionæ Amatae suæ ar-  
ceri, quoad Babylon super-  
est, & nuptiæ Agni com-  
pletæ non sunt ; oportet  
nos itidem credere, hoc re-  
spectu gaudium ejus non-  
dum esse completum, quo-  
niam nondum potitur desir-  
derio suo, quod cum asse-  
cutus fuerit, tunc verè de  
eo dicetur, quod gaudium  
ejus perfectum sit in Sanctis  
suis. Hoc Christi gaudium  
clarè exprimit Esaias Pro-  
pheta, cap. 62. v. 7. his  
verbis : *Gaudio sponsi cum*  
*sponsâ gaudebit tecum De-*  
*us tuus.* Dicendum est igitur,  
quod non modo comple-  
mentum hoc sit gaudij  
Sanctorum, sed quod ipsius  
Christi gaudium sit in San-  
ctis suis, & complementum

Status gloriæ. Quando e-  
 nim Apostolus, Eph. 1. v.  
 22, 23. monitraturus emi-  
 nentem Christi gloriam  
 quam Pater illi dedit, quod  
 nimis constitutus sit Ca-  
 put super omnia Ecclesia, &  
 quod Ecclesia sit Corpus Ip-  
 sus, & complementum ejus  
 qui omnia implet in omni-  
 bus ; quando, inquam, A-  
 postolus hoc pacto descri-  
 bit gloriam Christi in rela-  
 tione ad Ecclesiam, mani-  
 festè satis indicat, quod pars  
 maximè eminens gloriæ e-  
 jus sit constitutum esse su-  
 per Ecclesiam, & quod Ec-  
 clesia, quæ est corpus ejus,  
 gloriam hanc compleat  
 atq; perficiat; dicit enim  
 Ecclesiam esse complemen-  
 tum ejus qui omnia implet

in omnibus. Originaliter omnis gloria & felicitas ab ipso descendit ad Ecclesiam, & per Ecclesiam ad Universam Creaturam, sicut patet *Rom. 8. 21.* sed finaliter seu completivè omnis perfectio & complementum Gloriarum ab Ecclesia reciprocatur ad ipsum. Atqui haec reciprocatio Gloriarum ab Ecclesiâ ad Christum, non apparebit Creationi, donec Nuptiae Agni compleantur ; tunc enim perfectiones omnium Sanctorum colligentur in unum cumulum & constituent unum Corpus, addendum perfectioni capitum sui : quâ ratione symmetria Capitis & Membrorum, in sanctâ pulchritudine & virtute gloriosâ,

gloriosâ , implebit justam  
mensuram omnis excellen-  
tiæ possibilis , quam Caput  
non minus à membris , atq;  
hæc à Capite acceptura  
sunt . Quæ cuncta osten-  
dunt , quod ratione Mate-  
riæ ipsius non datur subje-  
ctum ullum contemplati-  
one nostrâ dignius . & quod  
Apostolus de Matrimonio  
Christi & Ecclesiæ loquens ,  
non sine gravi causâ illud  
vocet *Mysterium Mag-*  
*nus* , Eph. 5. 32. Quod si  
præterea consideremus sco-  
pum , quem Author in con-  
scribendo hoc Tractatu  
propositum habuit , nimirū  
ut ostenderet Unio-  
nem Protestantium Fidelium  
cum Christo necnon  
oportunitatem , quæ præser-  
tim

rim hoc tempore publicatur, nimium quantum accedit ad gratiam, quam suscipiendo hoc labore apud nos promeruisti.

Quod ad Scopum Authoris, non aliis unquam finis studiorum aut actionum nostrarum esse debet, quam ut simus unum cum Christo; ut ipse vivat in nobis et nos in ipso: Apostolus de seipso loquens, Gal. 2. 20. narrat nobis, se per vitam Fidei sic unitum esse cum Christo, ut non tam ipse sibi, quam Christus in ipso viveret. Consistit autem haec Unio non tantum in eo, quod facultates Vitæ à Spiritu Christi procedentes, redundant in nos tanquam ipsius membra, secundum

cundam illud, Rom. 8. 2.

*Quod Lex Spiritus Vitæ,  
qui est in Christo Iesu libe-  
ret Credentes à Lege peccati  
& mortis, & quod justitia  
Legis compleatur in his, qui  
non secundum Carnem am-  
bulant, sed secundum Spiri-  
tum.* Ibidem v. 4. sedet in  
eo consistit Unio, ut Scopus  
Vitæ nostræ deinceps neuti-  
quām separetur à Christo,  
sed unicè collineat ad Sta-  
tum illum vitæ, in quo ipse  
jam vivit Deo, sicut mor-  
tuus est & resurrexit, ita ut  
omnes nostræ actiones sint  
veluti hominum mortuo-  
rum Mundo, & Viventium  
Deo; In executione Con-  
siliariorum nostrorum posthac  
non nobis vivere debemus,  
sed ei, qui pro nobis mortuus

&amp;

& suscitatus est, sicut Apo-  
 stolus inquit 2 Cor. 5. 15.  
 Fundamentem hujus Unio-  
 nis quoad Scopum & Cur-  
 sum præsentis Vitæ nostræ,  
 est, nonmodò novum prin-  
 cipium Vitæ, quod est Spi-  
 ritus Christi in nobis; sed  
 novus quoq; Status omnium  
 rerum, quibuscum nobis  
 commercium esse potest, &  
 nova relatio inter nos & res  
 omnes; nam in Christo  
 non ipsi tantum novæ Cre-  
 aturæ evasimus, sed & om-  
 nia nova facta sunt nobis, &  
 nova quædam forma intro-  
 ducta est in res omnes re-  
 spectu nostri: Ecce nova  
 facta sunt omnia, inquit A-  
 postolus, & omnia sunt ex  
 Deo: ibid. v. 17, 18. Sen-  
 sus ejus hic est, quod Deus  
 jam

jam reconciliatus, largiatur  
 nobis jus novum in res om-  
 nes, novâ ratione utendas  
 alio planè modo, atq; in a-  
 lium finem quâm antea.  
 Deus enim postquâm re-  
 conciliavit nos sibi per  
 Christum , vocat nos ad  
 Communionem secum ha-  
 bendam, itidem ut Christus  
 habet : neq; solum vivifi-  
 cavit nos in illo, sed & susci-  
 tavit cùm illo, à terrenâ  
 nostrâ vitâ, & cogitationi-  
 bus atq; consilijs, neq; hoc  
 solum, sed & Cœlesti loco  
 nos donavit cùm Christo,  
 ut possideamus omnia in  
 Cœlis , & animis nostris  
 Christo jungamur ad faci-  
 endum & usurpandum om-  
 nia vigore Cœlestis vocati-  
 ones, sicut ipse facit, promu-  
 rendo.

vendo nimirum ipsius Regnum, cogitando quæ sunt ad dexteram Dei, ubi Christus sedet: & partes ferendo in Cœlestibus negotijs, sicut decet Cives Cœlestis Hierosolymæ, immo non Cives modo, sed hujusmodi, quibus jus quoddam in Regnum Universum acquisitum est. Hinc est, quod Colos. 3. 1, 2, 3, 4. ab Apostolo consideramur, veluti qui jus habent in omnia, quæ sunt ad dexteram Dei, ubi Christus est; jubet nos Apostolus illa curæ ac Cordi habere; cur quæsto? annon idem, ut utamur ijs, & possideamus ut nostra, ad serviendum illi? Sic est profecto. Ideo enim Regnum assumere dicimur, quod con-  
     cuti

*culti non potest.* Heb. i 2. 28.  
 Quod si assumimus Regnum, certè ob hoc erit, ut  
 eo fruamur atq; utamur,  
*tenentes gratiam* ( ut Apostolus loquitur ibidem )  
*per quam ita colamus Deum,* ut ei gratus simus. Sed  
 argumentum quò utitur ;  
*Colos. 3. v. 3, 4.* ad persuadendum nobis, ut in hac  
 Unione vivamus, memorabile est valdè ; quoniam  
 ( inquit ) *Vita vestra abscondita est cùm Christo in Deo.* Postquam autem Christus manifestus factus fuerit tūm & vestra Vita, seorsim cùm eo patefietis gloriosi.  
 Memorabile est, inquam, hoc Argumentum, etenim ob Oculos ponit tam præsentem nostrum Statum, &  
 Rela-

Relationem ad Christum,  
 quām futuram nostram  
 Spem, præsenti Statui in-  
 nixam. Præsens noster Sta-  
 tus respectu. Christi ,  
 est , quòd *Vita nostra*  
*abscondita est cum illo in*  
*Deo :* Ille nunc totus  
 vivit Vitam Dei, & nos,  
 qui sumus illius membra, os  
 & Caro, Sponsa illius, cui-  
 jus competit in omnia quæ  
 possidet, nos, inquām, vi-  
 vimus eandem vitām. Quæ  
 cùm ita sint, postquām in-  
 quit Apostolus , Christus  
 Vita illa nostra manifestus  
 factus fuerit, tūm & nos  
 cum eo patefiemus glorio-  
 si: nimirum admonet nos  
 spei nostræ, & quid dein-  
 ceps expectandum sit no-  
 bis , tanquam consequens  
 hujus

hujus relationis, qnemad-  
 modum scilicet modò u-  
 num sumus cum Christo ra-  
 tione juris in omnià, quæ  
 ipse possidet ad dexteram  
 Dei Patris sui : ita dein-  
 ceps quoq; Unum cum eo  
 futuri sumus, quando pate-  
 faciet gloriam suam ad de-  
 xteram Majestatis, tūm &  
 nos apparebimus Vestiti ea-  
 dem Gloriâ. Quicquid cre-  
 dentes modò spe tenent  
 tanquam futurum, idipsum  
 jam nunc per fidem possi-  
 dent ; Est enim *Fides Sub-*  
*stantia eorum qua speran-*  
*tur, & evidētia eorum*  
*qua non cernuntur :* Heb.  
 11. 1. Quapropter Unio  
 Protestantium cum Christo  
 quoad fruitionem & usum  
 rerum omnium, pendet à  
 Veritate

Veritate fidei ipsorum, & consistit in Scopo actionum, quas suscipiunt ad obtinendum Statum illum & Relationem, ad quam Deus ipse sibi illos advocavit,  
*ut ambularent sicut dignum est Deo, qui vocat illos ad suum Regnum & Gloriam,*  
 i Thess. 2. 12. Quod superest, non immorabor huic materiae ulterius, quandoquidem Scopus Authoris in hoc Tractatu id satis evidenter & exactè, ut solet omnia magno cum judicio exequitur. Ego vero Rationes expono duntaxat, Cur vel hoc Tractatu afficiar, vel Tuo labore delecter, aut Te commendem ob publicationem argumenti non solum utilissimi, sed quod  
 vel

vel maximè hoc tempore  
Mundo demonstrari, & ab  
omnibus Spiritualibus Ve-  
ritatis Professoribus dili-  
genter expendi merebatur.  
Cur autem perutile id fore  
credam , hoc præsertim  
temporis Articulo, prima  
ratio est , quia ostendere  
potest quis nobis sensus sit  
Relligionis Protestantis ,  
non contentos esse nos  
simplici & Generali ejus  
notione, neq; eam sic acci-  
pere, quasi consistat in re-  
bus externis, sed intrare nos  
in ipsa adita, sive Sanctum  
Sanctorum ; & consequen-  
ter querere Realem atq;  
Universalem Reformatio-  
nem Professionis nostræ,  
conantes ostendere Mundo  
veram Perfectionem Reli-  
gionis

gionis Protestantis, non esse  
 nobis Animum acquiescen-  
 di in concinnandis externis  
 Formulis ( quanquam di-  
 vinarum Constitutionum  
 nullam negligemus , sed  
 memores erimus omnium  
 Statutorum ejus, cuiuslibet  
 suo loco, quemadmodum  
 ipse observanda præcipit, )  
 sed ulterius protendimus  
 animas nostras, ad id quod  
 magis spirituale est ; *ad pre-*  
*mium sublimis vocationis*  
*Dei in Christo Iesu* ; Hæc  
 meta est, ad quam tendit  
 hæc Reformatio nostra ,  
 quamq; Author hujus Tra-  
 ctatus monstrare satagit, ut  
 probet æquitatem Action-  
 um nostrarum, quæ tradu-  
 cuntur adeò à mundanis &  
 perversi Animi hominibus,  
 qui

non nisi de Terrenis solliciti, Protestantes sunt nomine solo, atq; illud vix quidem. Si Tractatus hic scriptus fuisset à Ministro quodam Ecclesiae, non tantum pondus haberet ad assertendam Fidem Reformationi nostræ, atq; nunc, quando scriptus est à Consiliario Statûs Celsitudinis Ejus, qui Membrum est Parlamenti præsentis, & Orator erat proximè Superioris, ut pateat Mundo, Ministros Statûs apud nos quæ sunt futuri seculi curare non minùs, quam quæ sunt præsentis, & Scopum illorum esse non tam ad Politiæ normam, quam ad Dei gratiam vivere atq; in Veritate sanctæ Professio-  
nis

nis præire alijs viam Prote-  
 stantis Relligionis. Enim  
 verò qui tantas res moliun-  
 tur, ac Celsitudo Ejus cum  
 Consiliarijs suis, necesse  
 est, ut fundamentis super-  
 struant firmioribus, quām  
 vulgus Politicorum solet;  
 siquidem non sibi modo,  
 sed seculis omnibus futuris  
 ædificant, Regno Christi  
 ædificant, & proinde æter-  
 nitati ipsi, atq; hoc respectu  
 etiam sibi ipsis; ideoq; ali-  
 um fundum habent, & ge-  
 nus aliud Fundamenti jace-  
 re conantur, quām Politi-  
 cialij, qui non nisi ob finem  
 Politicum Relligionis cu-  
 ram habent, ut simplicem  
 populum hāc ratione cir-  
 cumducant; certus ego  
 sum, Gubernatores nostros  
 longè

longè aliud querere, videlicet,  
 verum & præcipuum illorum  
 Scopum esse. ut Veritas, sicut  
 est in Christo, manifesta fiat  
 universo Mundo, & illustra-  
 tur in pulchra Sanctimoniâ, &  
 Ordine justo, & ut Populus, ib-  
 lorum curâ commissus, tenero  
 affectu, & Paternâ sollicitudine  
 invitetur ad participandum  
 gaudium illud Salvationis Dei  
 nostri, simulq; instrumentum  
 evadat idoneum (ambulando  
 siue dignum est vocatione Cœ-  
 lesti) ad resistendum Taber-  
 naculum Jacobi, quod subver-  
 sum est. Quod si alij Politici,  
 qui sunt inter Protestantes, si-  
 militer sincero corde semet ip-  
 sos Deo voverent, autoritate  
 & potentia suâ justè usuri ad  
 tantæ rei, quam Proceres nostri  
 moliuntur, promotionem, sive

eandem nobiscum viam infiste-  
 re vellent, quid non poterat ef-  
 fici? & quidem exiguo tempo-  
 ris spatio? Tempus est igitur,  
 ut vindicemus existimationem  
 & actiones nostras, necnon o-  
 stendamus cariosis illis Politicis  
 hujus seculi, veritatem inesse  
 promissionibus Christi, & futu-  
 rum esse, ut Regnum Dei &  
 Justitiam ejus quarentibus nobis  
 reliqua omnia adiiciantur. E-  
 tenim sincerè quæsivimus Reg-  
 num Dei, & Doctores nostri  
 querunt Justitiam ejus, illam  
 ipsam justitiam, quæ est per  
 Christum in Deo, quamq; E-  
 vangelium insinuat, ideoq; præ-  
 ter expectationem omnium ho-  
 minum dedit illis Deus omnia  
 velut additamenti loco. Mir-  
 culosi illi successus, quibus De-  
 ius illos beavit contrà opposi-  
 tionem

tionem Nationum omnium  
 ( neq; enim quisquam juvabat  
 illos, sed omnes potius impedi-  
 ebant ) cur obsecro dati sunt ?  
 aut quem in finem collati ? an-  
 non ideo, ut patefacerent supre-  
 mam illius potestatem super  
 omnia, & quod res magnas hu-  
 jus Mundi confundere velit per  
 Ignobiles, qui freti illo compo-  
 nunt se ipsos ad serviendum  
 Regno Filij ejus ? qui si indu-  
 bitatus ejus Scopus est fateamur  
 oportet, eum reperisse propria-  
 sua Instrumenta, quae in hunc  
 usum aptata adhibuerit, prout  
 illi res & causa postulare vide-  
 bantur. Si vellent alij quoq;  
 Politici semet ipsos componere  
 ad ambulandum cum Deo, sine  
 dubio ostenderet etiam illis, cui  
 Rei aut Usui servire poterant  
 in Regno ejus, verum nunc,

B 2. proh.

proh. dolor ! pleriq; ex illis  
 putant Sermonem de Regno  
 ejus vel nudum nomen , aut  
 Notionem esse Philosophan-  
 tum, vel fucum quendam calli-  
 dorum hominum, vel certè ni-  
 hil pertinere ad Civilia Nego-  
 tia, sed unicè committendum  
 iis, qui positi sunt in Ecclesia,  
 ad retinendum populum in ti-  
 more. Quantum verò ad ip-  
 sos, id unum curant, ut cum vo-  
 luptate fruantur loco suo, divi-  
 tias cumulent, potentiam ac-  
 quirant, & supplantent quic-  
 quid illis resistere audet ; ut  
 constituant Ministros Verbi,  
 qui unicè ab illis dependeant,  
 ut suis tantummodo commodis  
 serviant in locis suis : apparet,  
 inquam, plerosq; illorum haud  
 aliter sentire de Religione, atq;  
 dixi modo. Id solum curant, nè  
 planè

planè impij videantur ; sed  
scrutari aut intelligere Mysteria,  
& ambulare in virtute Pie-  
tatis, res illis ridicula videtur,  
& somnium ægrotantium Me-  
lancholicorum : undè fit, ut  
Antesignani evadant omnis a-  
fotiae & luxuriæ, & juxta Dei  
Judicia sibi ipsis & Populo suo  
accersant. Jam vero si hujus-  
modi aliquo Exemplo à Pro-  
fessoribus nostris alijs præbito  
excitari fortè possent ad Justi-  
tiam , ingenti sanè Felicitate  
mactaretur Protestantium Cau-  
sa & Professio : & commoda  
oportunitas Operæ Tuæ in  
publicando hoc Tractatu hoc  
ipso temporis Articulo , quo  
circumspicere, & Protestantium  
causam asserere incipimus, com-  
mendationem meretur haud  
vulgarem, & valdè idonea vi-  
B 3 detur,

detur, quæ promoveat Opus  
 Dei in manibus nostris, & in  
 vitet alios ad dilectionem &  
 bona opera. Multis præterea  
 Modis hic Tractatus, ita editus,  
 utilis esse potest, & erit, uti  
 spero ; nam apud alios commo-  
 dè adhiberi poterat : & debe-  
 bat ad Reformationem Solem-  
 nitatum Matrimonialium inter  
 Christianos, & præfertim inter  
 Magnates Terræ. Ubi enim  
 intellexerint Protestantes ex  
 hoc Mysticum suum Matrimo-  
 nium, videlicet Christi & Ec-  
 clesiæ, necnon Unionem suam  
 cum Illo ; item quod Sanctum  
 Matrimonium institutum sit ad  
 repræsentandum Connubium  
 Christi & Ecclesiæ, quam-  
 brem Protestantibus injunctum  
 est contrabere *Matrimonium in*  
*Dominio* ; tūm verò evidenter  
 apparebit

apparebit his qui cum Consci-  
entiâ suscipiunt hunc Ordinem,  
quod obscena omnis oblecta-  
tio, impura & lasciva Poemata,  
asotia & crapula longè exulare  
debeant à Solemnibus Matri-  
monij, ut potè quæ profanant  
istum Ordinem, & dedecorant  
Professionem solvuntq; Unio-  
nem, quæ est inter Christum &  
verè credentes. Quando Apo-  
stolus *Ephes.* 5. v. 22. usq; ad  
finem Maritis & Uxoribus ob-  
Oculos ponit Exemplum Chri-  
sti & Ecclesiæ, quod sequantur  
in moribus & dilectione mutua:  
simulq; jubet, ut ad istum mo-  
dulum Affectiones suas compo-  
nant, nimirùm ut *Uxor diligat*  
*Maritum*, & illi obediat, sicut  
*Ecclesia Christo*, & *Maritus*  
vicissim reciproco amore profe-  
quatur *Uxorem*, sicut *Christus*  
*Eccle-*

*Ecclesiam suam*; Ecquid insinuat aliud quām quòd hi, qui Connubium ineunt in Domino, id agere debeant, ut in suo Statu participes fiant Amoris, Vitæ, Virtutis, & Gloriæ illius, quæ revelabitur in Nuptijs Agni; quod si faciunt, fore ut Conjugalis illorum Vita, & Solemnitas Nuptiarum fiat pars Magni illius Festi, & ipsi participes Cœnæ Agni: sin omne gaudium Conjugalis Vitæ, & Solemnitatis ponant in vanâ quâdam, corruptâ & stolidâ illecebrâ sensus, quam Communionem habere possunt cum Christo? aut quam Societatem cum Sponsâ ejus? quomo-  
do Gaudij illius participes fi-  
ent, quod est purum & Sanctum  
Gaudium, & Voluptas,  
qualis est ad dexteram Dei,  
perpetua?

quidem? Itaq; ad reprouendas Car-  
 tales & Bestiales Solemnitates bru-  
 torum hominum, qui Conjugium in-  
 cunt, ut volentur in concupiscen-  
 tijs suis, iniciantes hunc Ordinem om-  
 nis generis luxu & lasciviâ, Carmini-  
 bus gratulatorijs, & Fescenninis Poë-  
 matibus Ingeniorum nequam, ad pro-  
 vocandos impuros Affectus compa-  
 ratis, abundantia Cibi & potus: ad  
 reprimendum, inquam, hæc scandala,  
 quæ adeò increbuerunt apud Prote-  
 stantes, ut quilibet ferè ad illorum  
 Exemplum se componens, summo  
 honori ducat sibi, si quam maximè  
 modum excesserit, in quo Summates  
 sere præ cæteris, luxuriant: ad re-  
 primendum hæc, inquam denuò, & ut  
 veri Protestantes discant in hoc U-  
 num esse cum Christo, meminerintq;  
 sancta sua Connubia in Domino Sym-  
 bolum esse Mysticæ Matrimonij, Tra-  
 ctatus hic utilissimus & commodissi-  
 mus esse potest, eriq; Testimonium  
 pro nobis, qui modo in primâ fronte  
 Reformationis collocati sumus, nos,  
 qui initiationem Nuptialem, à super-  
 stitioso illo more & persuasione quasi  
 ad Ministros solos pertineret, Candi-  
 datos

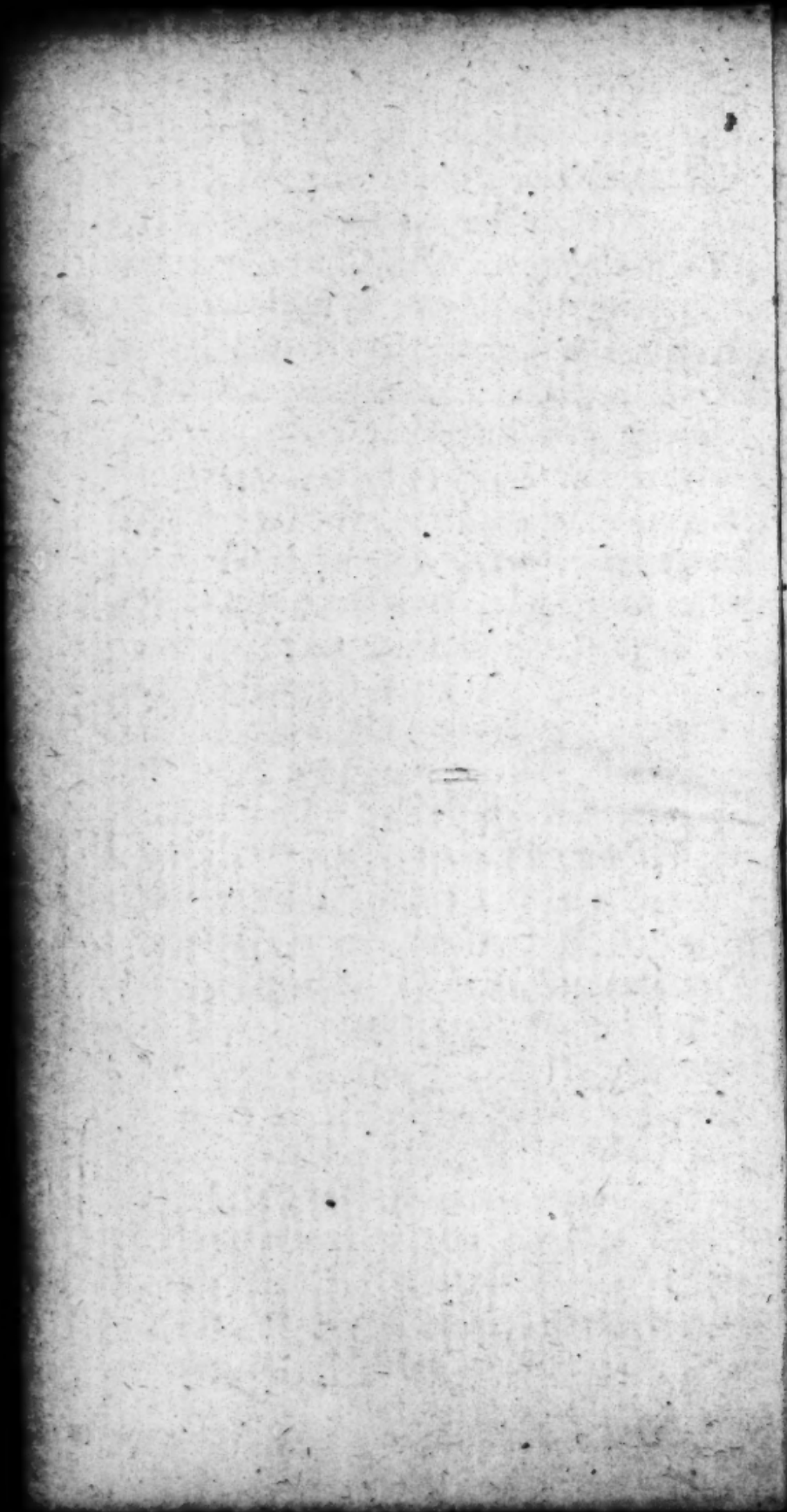
datos Connubij conjugare, traduximus ad verum cana' em Authoritati publicæ, nullo interim modo separatum velle negotium à relatione illâ, quam habet ad Christum, cui potius affigere illud studemus arctiori vinculo congruentiaz cum Unione, quæ est inter Illum & Ecclesiam, & decentiori longè Sanctimoniam, quam usquam alibi observari hactenus. Omnes has commoditates, Amice dignissime, labores Tui promovebunt, dum Tractatum hunc pluribus communem facis; atq; ideò volui Tibi hoc testatum facere, pro candido meo affectu erga Te, & amore erga Publicum, ut animum Tibi adderem conanti, simu' q; gratularer promptitudini & alacritati perficientis, atq; ut patefacerem deniq; quam mihi sit volupe mea Studia cum Vestris conjungere, in opere tam laudabili, quod gratiam addere potest vijs nostris, & sensui Veritatis, quô debitores sumus vicinis nostris ut hoc p̄dicto inducamur omnes ad sentientium eadem, atq; hæc excellentissima quæq; , q̄æ sunt in Domino, ut Pax & Veritas floreant inter nos, quando uniti Christo.

eniemus nos invicem juctos in i-  
pales enim cunq; Formulas condi-  
igarum, Unionum, Pacificationum,  
actionum, nisi procedant ab Unione  
Christo, & nisi uniant nos invicem in  
analogia ad ipsum ; nunquam erunt sta-  
biles ; sed rupturas nostras peiores faci-  
ent potius, & magis irreconciliabiles. Pro-  
indè sic utramur Fæc Unione Protestantū  
cum Christo nunc, dum Protestantes sunt  
in Eo, ut uniantur, & nos profitemur de-  
siderium nostrum, quō cupimus pars esse  
illis Unionis, ut amur, inquit, Testimo-  
nij loco ad patescendiū fundamentū  
& viam, quam in hoc negotio sequi op-  
tamus, tanquam Status Christianus, subor-  
dinatus Christo in Regno ejus, non autem  
ut potestari Mundana, ob fines & usus  
merē Politicos. Et planè mihi persuasum  
habeo, quod Author hujus Tractatūs, hunc  
finem respexerit in Editione Latinā, ac  
proindè noluerit hoc negligi inter obser-  
vationes Rerum, ad commendationem O-  
peris pertinentium ; & quod voluerit Te,  
dum sustines laborem, eximium hoc scrip-  
tum magis publicum faciendi, eandem  
Scopum respicientem delectari in perfici-  
endo Opere, ut qui aptus sis non nihil  
conferre ad institutū tam laudabile quod  
vergit ad sanandas rupturas multarum Gene-  
rationum, necnon jacienda Fundamenta Sionis,  
hoc nostro Seculo, quod plenum adeò distra-  
ctionis

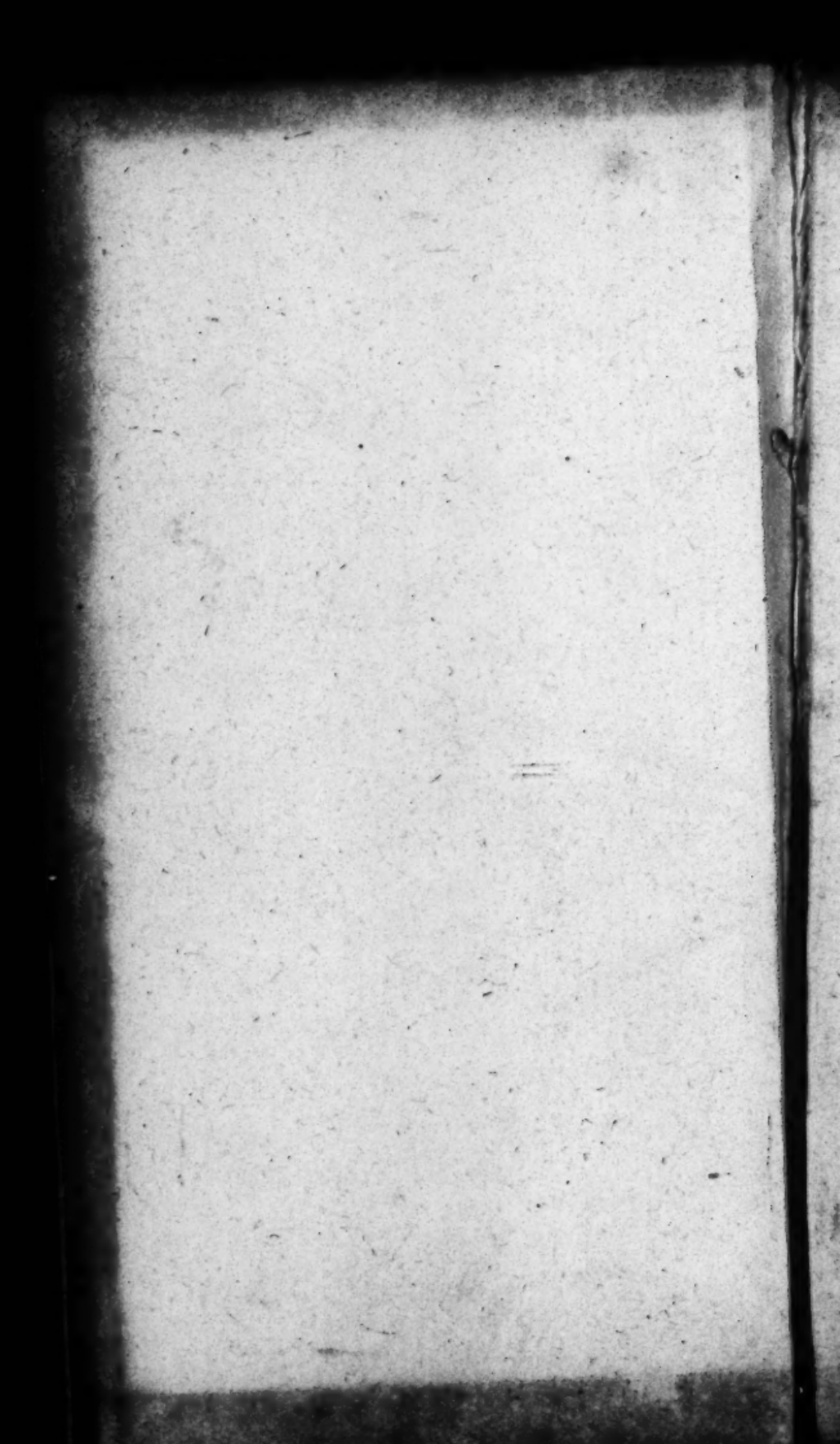
ditionis & confusionis appareat. Fel-  
i manum commodare potest ædific  
in locis desertis, & reparandis rui-  
mùs Dei: reverâ autem, nihil magis  
ad reparandas ruinas nostras, quâni v-  
niendi nos in Christo; etenim struct.  
nulla stabit, quæ non Illi tanquam petra  
in ædificata est, & nullæ compages durabit,  
nisi quæ aptè juncta & compaginata est in  
Eo, qui est Caput, ut totum Corpus congru-  
enter coagmentatum & compactum per omnes  
suppeditari as commissuras, ex vi intus agente,  
pro mensurâ unius cujusq; membris, incrementu  
capiat Corpori conveniens ad sui ipsius exstruc-  
tionem per Charitatem, ut Apostolus loqui-  
tur Ephes. 4. 16. Hæc est Via Justitiae, &  
Pacis, & Gaudij in quo consistit Regnum Dei,  
atq; si Christo serviamus in eo, inveniemus  
Gratiam coram Deo & approbationem apud  
homines. Itaq; Ixator, quod videam talia in-  
citam enta suppeditari à Viris in dignitate  
constitutis, & amo promptitudinē Tuam,  
quæ Veritates has Mundo interpretari &  
magis notas facere faragit. Superest ut la-  
bores Tuos Benedictioni Divinæ com-  
mendem, & Tequām optimè valere ju-  
beam. Westmonasterij, ex Aedibus meis.

Ipsis Calendis Januarijs. Anno 1655.  
**P**rodierunt etiam ejusdem Viri Illustris  
alii duo Tractatus eximij Latine editi  
**INTERIORA REGNI DEI** enucleantes,  
qui nunc eodem volumine huic Testio, De  
Matrimonio Mysticō, conjunguntur. Finis.

to in  
t.  
etra  
abit,  
st in  
gru-  
nnes  
ente,  
emū  
fru-  
qui-  
, &  
Dei,  
mus  
epud  
in-  
tate  
am,  
i &c  
la-  
pon-  
ju-  
cise  
Sp  
bris  
diti  
tes,  
De  
nis.







F131123

H985.5

